INTERDISCIPLINARY

FINANCE AND DEVELOPMENT
J OURNA AL

Revue Interdisciplinaire de Finance
et de Développement

Volume - Volume: 3 | Issue - Numéro: 1 | Minter - Hiver 2026

ISSN:
3023-896X




Interdisciplinary Finance and Development Journal

ig https://infinancejournal.com/ i?
n~AL"cT=EJ§E?}'£5Al?3:Lmr Revue Interdisciplinaire de Finance et de NTERDISCInLINAIRE DE FINANCE
Développement ET DE DEVELOPPEMENT
OWNER / PROPRIETAIRE

Dr. Patrice Racine DIALLO

MANAGING EDITOR / EDITEUR EN CHEF
Dr. Patrice Racine DIALLO

EDITOR / EDITEUR
Dr. Patrice Racine DIALLO

CONTACT
Editor / Editeur

editor@infinancejournal.com

Technical support / Assistance technique

editor@infinancejournal.com

Email

editor@infinancejournal.com

Web

https://infinancejournal.com/

ISSN:
3023-896X

© 2026


https://infinancejournal.com/
mailto:editor@infinancejournal.com
mailto:editor@infinancejournal.com
mailto:editor@infinancejournal.com
https://infinancejournal.com/

INDEXING / INDEXATION

OpenAlRE

DIRECTORY
OF OPEN ACCESS
SCHOLARLY
RESOURCES

Eurasian
E I Scientific
Jnurml

www.ESJIndex.org Index

RESEARCHBIB

ACADEMICRESOURCEINDEX

Z2N000




EDITORIAL TEAM / COMITE EDITORIAL

Editor / Editeurs

Dr. Patrice Racine DIALLO

Associate Editors / Editeurs Associés

Assoc. Prof. Dr. Ozlem SAYILIR (Anadolu University / TURKIYE)
Asst. Prof. Murat DELIBAS (Ankara Haci Bayram Veli University / TURKIYE)
Dr. Boubacar Amadou CISSE (Bamako University of Social Sciences and Management / MALI)
Dr Alhousseini BARRO (University of Legal and Political Sciences of Bamako / MALI)
Dr. Hatice DELIBAS (Ankara Haci Bayram Veli University / TURKIYE)
Dr. Muhammed Aslam Chelery Komath (Anadolu University / TURKIYE)

Editorial Board / Comité Editorial

Prof. Dr. Giiven SEVIL (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Abdoul SOGODOGO (University of Legal and Political Sciences of Bamako / MALI)
Prof. Dr. Biilent ACMA (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Seval Kardes SELIMOGLU (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Saime ONCE (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Asli AFSAR (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Abdullah YALAMAN (Eskisehir Osmangazi University / TURKIYE)
Prof. Dr. Nuray TOKGOZ (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Feride HAYIRSEVER BASTURK (Bilecik Seyh Edebali University / TURKIYE)
Prof. Dr. Mustafa OZER (Anadolu University / TURKIYE)
Prof. Dr. Amara NIMAGA (Normal School of Technical and Vocational Education / MALI)
Assoc. Prof. Dr. Alp POLAT (Bilecik Seyh Edebali University / TURKIYE)
Assoc. Prof. Dr. Nurdan SEVIM (Bilecik Seyh Edebali University / TURKIYE)
Assoc. Prof. Dr. Cetin POLAT (Anadolu University / TURKIYE)
Assoc. Prof. Dr. Melik KAMISLI (Bilecik Seyh Edebali University / TURKIYE)
Asst. Prof. Sharafudheen VK (Calicut University / INDIA)
Asst. Prof. Moussa THIAM (Normal School of Technical and Vocational Education / MALI)

Asst. Prof. Daouda KOUMA (Normal School of Technical and Vocational Education / MALI)



Asst. Prof. Murat DELIBAS (Ankara Haci Bayram Veli University / TURKIYE)
Asst. Prof. Murat DOGAN (Manisa Celal Bayar University / TURKIYE)
Asst. Prof. Rana Sen DOGAN (Manisa Celal Bayar University / TURKIYE)
Dr. Hatice DELIBAS (Ankara Haci Bayram Veli University / TURKIYE)
Dr. Ibrahima Diarra (Paris Saclay University / FRANCE)

Dr. Alou DEMBELE (University of Segou / MALI)

Managing Editor / Editeur En Chef

Dr. Patrice Racine DIALLO

Technical Editor / Editeur Technique

Besir Istemi (Information Manager/Programmer)



EDITOR'S NOTE :

This issue was born out of a shared concern and a consciously embraced sense of hope.

It addresses rice production under increasing climate variability, public procurement systems that
shape the effectiveness of public policies, fuel shortages, health systems under strain, the challenge
of building endogenous industries, and media narratives capable of fostering both fear and resilience.
At the heart of these analyses lies a fundamental question: how can decent living conditions be
preserved amid economic, institutional, and social uncertainty?

The contributions brought together in this issue do not remain at the level of theoretical abstraction.
They are grounded in concrete realities, agricultural territories, public administrations, cities under
pressure, populations facing scarcity, and states striving for sovereignty. They also open a space for
ethical reflection, notably through the thought of Emmanuel Levinas, reminding us that any reflection
on development entails a responsibility toward others.

This issue does not claim to provide exhaustive answers. Instead, it makes a deliberate choice: to
confront the complexity of reality with scientific rigor, critical insight, and intellectual commitment.
Here, thinking is never neutral; it is an act of lucidity, sometimes even a form of resistance.

We wish you an engaging read.

The Editor
Dr. Patrice Racine DIALLO



NOTE DE L’EDITEUR :

Ce numéro est né d’une inquiétude partagée et d’une espérance assumée.

Il y est question de riz cultivé sous une variabilité climatique croissante, de marchés publics qui
conditionnent la réussite des politiques publiques, de pénuries de carburant, de systémes de santé sous
tension, d’industries a construire de maniére endogene, et de récits médiatiques capables de nourrir
aussi bien la peur que la résilience. Au cceur de ces analyses se pose une interrogation essentielle :
comment préserver des conditions de vie dignes dans un contexte d’incertitude économique,
institutionnelle et sociale ?

Les contributions réunies dans ce numéro ne s’en tiennent pas a des abstractions théoriques. Elles
s’ancrent dans des réalités concrétes : des territoires agricoles, des administrations publiques, des
villes éprouvées, des populations confrontées a la rareté, des Etats en quéte de souveraineté. Elles
ouvrent également un espace de réflexion éthique, notamment a travers la pensée de Levinas,
rappelant que toute réflexion sur le développement engage une responsabilité envers 1’autre.

Ce numéro ne prétend pas €puiser les réponses. Il fait un choix clair : affronter la complexité du réel
avec exigence scientifique, sens critique et engagement intellectuel. Penser n’y est jamais neutre ;
c’est un acte de lucidité, parfois méme une forme de résistance.

Bonne lecture.

L’Editeur
Dr. Patrice Racine DIALLO



CONTENTS

1. Effect Of Rice Initiative Programme On Rice Yield Under Climate Variability In Mali
Moussa Macalou, John Baptist D. Jatoe, Irene S. Egyir, and Kwabena A. Anaman 1-19

2. Procédures de passation des marchés publics au Mali : Analyses Critiques

Soumaila ONGOIBA, Abdoulaye Mohamed DIALLO, Adama KOMINA 20-57

3. Résilience économique face a la crise du carburant : une étude empirique a Tombouctou, Mopti et Bamako

Dr Ahmadou TOURE 58-69

4. L’essence Ethique De L’humain Chez Levinas : Au-déla De L’étre, De La Culture Et De L’histoire
Minourou BAGAYOGO 70-83

5. Industrialisation endogéne et souveraineté économique dans I'AES : enjeux pour les entreprises nationales

Abdoulaye Mohamed DIALLO, Adama KOMINA, Dr. Mahamadou Beidaly SANGARE 84-97

6. L'impact des médias numériques sur la résilience souverainiste au Mali : Une analyse empirique des narratifs
médiatiques post-2020, face au terrorisme, a la désinformation et a la guerre informationnelle

Dr Ahmadou TOURE 98-105

7. Impact de la gouvernance des marchés publics sur la performance des projets/programmes dans les DFM au Mali
(2018-2023)

Soumaila ONGOIBA, Issa COULIBALY, Adama KOMINA, Houdou Attikou DIALLO 106-141

8. Financement de la santé au Mali : Défis et perspectives en 2023

Dr Mohamed dit Babily CISSE, DIALLO Abdoulaye Mohamed, Papa AMARA NIMAGA 142-176



CORRESPONDENCE ADDRESS :

Tiirkiye Research Center in Mali

Maarif Foundation of Tiirkiye in Mali / Bamako
Tel: (00223) 76766402

E-mail: pr.diallo@ml.maarifschools.org, racinediallo5481@gmail.com,

editor@infinancejournal.com

The Interdisciplinary Finance and Development Journal (IFDJ) is an international, scientific,
and peer-reviewed journal. It is published twice a year (in January and July). The authors are
fully responsible for the content and any ethical violations related to the articles published in
the journal. Articles cannot be published, in whole or in part, elsewhere without the publisher's
permission.

Publication Date: January 24, 2026.


mailto:pr.diallo@ml.maarifschools.org
mailto:racinediallo5481@gmail.com
mailto:editor@infinancejournal.com




Interdisciplinary Finance and Development Journal

ig https://infinancejournal.com/ ié
INTERDISCIPLINARY . . . . . REVUE
FINANCE AND DEVELOPMENT Revue Interd1sc1plma1re de Finance et de INTERDISCIPLINAIRE DE FINANCE
JouRMNAL , ET DE DEVELOPPEMENT
Développement

Article Type: Research Article

Received: 31/12/2025 Volume/Issue: 3(1)
Accepted: 20/01/2026 Pub Date Season: Winter
Published: 24/01/2026 Pages: 70-83

Cite as: Bagayogo, M. (2026). L’essence Ethique de I’humain chez Levinas : Au-déla de 1’étre, de la ulture et de
I’histoire. Interdisciplinary Finance and Development Journal, 3(1), 70-83.

L’essence Ethique De L’humain Chez Levinas : Au-déla De L’étre, De La
Culture Et De L’histoire

Minourou BAGAYOGO

Université Yambo Oueleguem, Mali, bagayogominourou09@gmail.com, ORCID: 0009-0008-
2533-1726

DOI: 10.5281/zenodo.18363097

RESUME

Cet article propose une relecture de la conception lévinassienne de [’humain a travers une perspective
anthropologique renouvelée. En rompant avec la tradition ontologique de la philosophie occidentale,
Emmanuel Levinas déplace le questionnement de I’étre vers celui de I’éthique, placant la responsabilité a
I’égard d’autrui au fondement méme de I’humanité. L’ homme n’est plus défini par la raison, la conscience, la
culture ou I’histoire, mais par sa capacité a répondre a 'appel de I'Autre. A rebours de I'anthropologie
classique, qui inscrit I’homme dans la nature, la société ou [’histoire, Levinas envisage un étre trans-
phénoménal, dégagé de toute détermination culturelle ou biologique. L essence de [’humain réside ainsi dans
une subjectivité éthique, une proximité sensible, antérieure a toute connaissance et a toute représentation. En
ce sens, la pensée lévinassienne fonde une anthropologie métaphysique ou [’homme se définit par sa
vulnérabilité, sa passivité et sa responsabilité infinie envers autrui. Ce travail montre que, chez Levinas,
l’éthique précéde I'ontologie : I’homme n’est pas un étre-en-soi, mais un étre-pour-autrui, un étre relationnel.
En dépassant les catégories de la culture et de I’histoire, Levinas ouvre la voie a une compréhension de
I’humain comme existence purement relationnelle, ou I’altérité devient le lieu méme de la dignité humaine.

Mots-clés: Ethique, Alterite, Subjectivite, Responsabilite, Anthropologie Metaphysique, Transcendance,
Humanisme, Passivite, Relation a Autrui.

The Ethical Essence Of The Human In Levinas: Beyond Being,
Culture, And History

ABSTRACT

This article offers a rereading of Levinas’s conception of the human from the perspective of a renewed
anthropology. By breaking with the ontological tradition of Western philosophy, Emmanuel Levinas shifts the
question of being toward that of ethics, placing responsibility toward the Other at the very foundation of
humanity. The human being is no longer defined by reason, consciousness, or culture, but by the capacity to
respond to the call of the Other. Contrary to classical anthropology, which situates man within nature, society,
or history, Levinas envisions a trans-phenomenal being, free from any cultural or biological determination.
The essence of the human resides in an ethical subjectivity — a sensible proximity that precedes all knowledge
and representation. In this sense, Levinas’s thought establishes a metaphysical anthropology in which man is
defined by vulnerability, passivity, and infinite responsibility toward the Other. This study demonstrates that,
for Levinas, ethics precedes ontology: man is not a being-in-itself but a being-for-the-Other. By transcending
the categories of culture and history, Levinas opens the way to an understanding of the human as a purely
relational existence, where otherness becomes the very site of human dignity.


https://infinancejournal.com/
mailto:bagayogominourou09@gmail.com

L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L’étre, De La Culture Et De L’histoire | 71

Keywords:  Ethics, otherness, subjectivity, responsibility, —metaphysical anthropology,
transcendence, humanism, passivity, relation to the Other.

INTRODUCTION

La question de I’homme demeure 1’un des problémes les plus persistants de la philosophie. Depuis
I’ Antiquité, la pensée occidentale a cherché a définir ’humain a travers les catégories de la raison, de la
conscience ou de I’étre. Cependant, cette tradition ontologique, fondée sur la primauté du sujet et de
I’identité, a souvent conduit a une réduction de I’homme & un concept abstrait ou a un étre purement
rationnel. En rupture avec cette approche, Emmanuel Levinas propose une refondation radicale de
I’anthropologie philosophique : ’homme n’est pas un étre défini par I’étre, mais un étre défini par
I’éthique.

Pour Levinas, comprendre 1’humain suppose de dépasser les cadres de la nature, de la culture et de
I’histoire, afin de penser une subjectivité ouverte a autrui. L’essence de I’homme réside dans sa capacité
a répondre a I’appel du visage de 1’autre, c’est-a-dire dans une responsabilité qui précede toute
connaissance et toute liberté. En ce sens, la philosophie 1évinassienne fonde une anthropologie
métaphysique, ou I’humain s’affirme non par sa puissance ou son autonomie, mais par sa vulnérabilité

et son exposition a ’autre.

Ainsi, cet article se propose d’examiner la maniére dont Levinas redéfinit ’homme a partir de la relation
éthique, en dépassant les limites de I’ontologie et en ouvrant la voie a une compréhension éthique et

relationnelle de 1’existence humaine.
I-Une breéve histoire de la conception de ’homme dans la philosophie occidentale

Lorsqu’on s’interroge sur ce qu’est 1’homme, trois conceptions fondamentales apparaissent dans

I’histoire de la pensée.

La premiere est la conception religieuse de ’homme, propre aux traditions monothéistes : judaisme,
christianisme et islam. L’homme y est congu comme un &tre créé par Dieu et a Son image imago Dei.
Comprendre I’homme revient alors a le penser en relation avec son Créateur. L’humanité y est fondée

sur une dignité dérivée, issue de la ressemblance divine et de la vocation morale qui en découle.

La deuxiéme est la conception philosophique, héritée de la Gréce antique. Selon cette approche,
I’homme est un étre doué de logos, ¢’est-a-dire de raison et de parole. En tant qu’animal rationnel zoon
logon echon, il se distingue des autres étres par sa capacité a connaitre, a juger et a ordonner. Cette
conception, qui s’enracine dans la métaphysique, cherche a comprendre la nature humaine

indépendamment de toute référence a Dieu, en fondant la dignité humaine sur la rationalité.

La troisiéme conception, enfin, est celle des sciences de la nature et de la psychologie génétique, qui
appréhendent I’homme comme un étre biologique évolué. L’homme ne se distingue alors des autres

especes que par le degré de complexité de ses structures organiques et de ses fonctions psychiques’.

7 Max Scheler, Insanin Kosmostaki Yeri, Ceviren: Harun Tepe, (Ankara: BilgeSu, 2015), p. 35.



72 | BAGAYOGO
Cette approche met 1’accent sur la continuité entre I’homme et la nature, plutét que sur une rupture

ontologique.

Cependant, ces trois perspectives demeurent isolées. Chacune éclaire un aspect de 1’humain, mais
aucune ne parvient a restituer son unité. Comme 1’écrit Takiyettin Mengiisoglu : « Ces recherches ont
da fragmenter ’homme, parce qu’elles 1I’ont considéré sous divers aspects, et, ce faisant, elles ont perdu
de vue I’unité de I’étre humain.®» Contre cette dispersion, Mengiisoglu plaide pour une philosophie de
I’homme intégrale, capable d’articuler les apports des sciences empiriques a une réflexion ontologique

et éthique sur ’humain.

Edgar Morin, dans Le Paradigme perdu : la nature humaine, exprime une inquiétude semblable. Il
rappelle que, malgré 1’ancienneté de I’univers et le développement des savoirs, notre compréhension de

I’homme demeure embryonnaire :

« L’univers a sept milliards d’années [...] mais lorsqu’il s’agit de ’homme, nous en sommes a zéro
an’.» Par cette formule provocatrice, Morin souligne la nécessité d’une pensée complexe, seule capable

d’unifier les approches dispersées du phénoméne humain.

En cherchant a définir ce qu’est 1’étre humain, la philosophie occidentale s’est souvent appuyée sur une
série d’oppositions!® fondamentales : entre ’homme et I’animal, le rationnel et I’irrationnel, la nature et
la culture. L’homme y apparait comme un étre rationnel, libre et créateur de culture, un étre qui connait,
agit, éprouve des valeurs, travaille, parle, éduque et se projette dans ’histoire. L.’animal, au contraire,
est per¢u comme un étre guidé par I’instinct, dépourvu de raison, de langage et de conscience morale.
Ainsi, la pensée occidentale a souvent défini I’homme par contraste avec ce qu’il n’est pas, plutdt qu’en

I’examinant pour lui-méme.

Dans cette perspective, la question « qu’est-ce que ’homme ? » s’est d’abord posée de maniére indirecte.
Platon, par exemple, aborde la nature humaine a travers la recherche du Bien et de la justice. L’homme
y est compris a partir de 1’analogie entre la cité et I’ame : 1’ordre politique refléte 1’ordre intérieur du
sujet. Sa réflexion sur ’homme releéve ainsi d’une éthique et d’une politique du juste plutdt que d’une

anthropologie autonome.

Aristote, pour sa part, congoit ’homme comme un étre rationnel et politique'! (zoon politikon). 11 fonde

sa réflexion sur le bonheur (eudaimonia), défini comme la vie vertueuse au sein de la communauté'?.

8 Takiyettin Mengiisoglu, Insan Felsefesi (Dogubati Yaynlari, 2015), p. 12.

° Edgar Morin, Le Paradigme Perdu La Nature Humaine, (Editions du Seuil, 1973), p. 2.

10 Cette distinction a souvent servi de point de départ plutdt que de définition ultime.

' Max Scheler, « Insanin Kosmostaki Yeri Felsefe », Ceviren: Harun Tepe, (Ankara: BilgeSu, 2015), p. 9.
12 Aristote, La Politique Traduit par Jules Tricot, (Librairie Philosophique, J. Vrin, 1989), p. 28-29.

Interdisciplinary Finance and Development Journal, 2025, 2(1).



L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L'étre, De La Culture Et De L’histoire | 73

L’homme se distingue'®, par la raison, le langage et la sociabilité ; son accomplissement ne se réalise

pas dans I’isolement, mais dans la vie commune.

Les écoles hellénistiques, stoiciennes et épicuriennes prolongent cette orientation éthique. Les Stoiciens
voient dans la vertu I’expression de la raison universelle (logos) et identifient la vie bonne a la
conformité avec la nature. Epicure, quant a lui, place le bonheur dans le plaisir, mais dans un plaisir
mesuré, stable, qui conduit a la tranquillité de I’ame (ataraxia). Dans les deux cas, la compréhension de

I’homme demeure inséparable d’une finalité morale : vivre bien, vivre selon la nature.

Ainsi, dans I’Antiquité, I’homme n’a pas encore fait [’objet d’une réflexion proprement
anthropologique. Il est pensé a travers d’autres disciplines, 1’éthique, la politique ou la cosmologie. Ce
n’est qu’a 1’époque moderne, avec I’émergence de I’anthropologie philosophique, que la question de

I’homme commencera a se constituer comme objet autonome de la réflexion.

Au Moyen Age, la conception de I’homme se développe en relation étroite avec la religion. L’étre
humain y est compris comme une créature faconnée par Dieu, créée a Son image (imago Dei). Cette
vision théocentrique fait de Dieu la mesure de toute chose!* : ¢’est par rapport a Lui que se définit la
dignité humaine. Chez saint Augustin, cette perspective s’articule selon trois dimensions : ontologique'?,
épistémologique et morale. Ontologiquement, I’homme participe a la fois du monde terrestre, par son
corps, et du monde spirituel, par son ame. Epistémologiquement, il ne peut accéder a la vérité qu’en se

tournant vers Dieu. Moralement, enfin, il est appelé a ordonner sa volonté vers le Bien supréme.

Avec la Renaissance, la pensée humaniste redéfinit ’homme en accentuant son autonomie. Sans rompre
totalement avec la théologie, elle déplace 1’accent de la transcendance vers I’immanence. Dans son
célébre De hominis dignitate, Pico della Mirandola affirme que Dieu a accordé a ’homme une liberté
singuliére : n’ayant recu ni forme ni place fixes, I’lhomme peut se modeler lui-méme selon son choix.
Cette indétermination fonde sa dignité : il peut s’abaisser jusqu’a 1’animalité ou s’élever jusqu’a la

divinité. La rationalité et la liberté deviennent les signes de sa supériorité.

Chez Blaise Pascal, la réflexion anthropologique retrouve une dimension religieuse, mais sous une
forme dramatique. L’homme se tient entre le néant et I’infini, entre Dieu et la béte. Etre intermédiaire,
il est a la fois misérable et grand : misérable par sa finitude, grand par la pensée qui le dépasse. Cette
conscience de sa condition contradictoire fait de lui I’unique étre capable de reconnaitre sa faiblesse et,

ce faisant, de s’ouvrir a Dieu.

13 Chez les plantes, I’Ame assure uniquement la nutrition, tandis que chez les animaux, elle rend possibles la sensation, la
formation d’images et le mouvement. Les animaux agissent seulement selon leurs désirs, car chez eux, la faculté d’imagination
constitue le niveau le plus élevé de I’ame. Chez 1’étre humain, en revanche, I’ame est le principe du mouvement, de la pensée,
du jugement et de la perception. Cf. Aristote, Ruh Uzerine, Cev. Omer Aygiin, Y. Gurur Sev, (Pinhan Yayinlari, 2018), p. 177.

14 La mesure immuable de toutes choses est en Dieu. Cf. Saint Augustin, De vera religione, 30, confessiones, Livre VII, ch.
10-17.

15 L’ontologie est empruntée a la foi chrétienne, tandis que les deux autres dimensions s’inspirent de Platon et d’ Aristote.



74 | BAGAYOGO

Avec I’émergence de la philosophie de Descartes, la question de ce qu’est ’homme commence a changer
de perspective, car I’on cesse d’examiner I”’homme pour s’intéresser plutdt a la nature de la conscience'®,
c’est & dire au cogitio. Dans 1’é¢tude de la conscience, le sujet devient la pierre angulaire de la
philosophie. Avec Herder, I’anthropologie acquiert une dimension culturelle et historique ; avec
Nietzsche, elle se voit profondément remise en question, car I’homme y est pensé comme un étre en
devenir plutdt qu’une essence fixe. Cependant, le philosophe qui a véritablement jeté les bases du
développement contemporain de 1’anthropologie est Immanuel Kant'’. Kant a posé, de maniére
systématique, les questions relatives a 1’étre humain. Kant distingue, dans la constitution de ’homme,
la sensibilité et I’entendement, mais il montre aussi que I’homme reléve a la fois du monde phénoménal

et du monde moral, ce qui confére a son anthropologie une dimension a la fois empirique et pratique.

Dans le débat sur la nature de ’homme, Feuerbach va plus loin. Pour lui, I’étre humain ne doit pas étre
’un des objets de la philosophie, mais en constituer le centre méme'8. Sur un plan biologique, Darwin
s’oppose a I’idée d’un anthropocentrisme ; il ne voit entre I’homme et les autres étres vivants qu’une
différence de degré. Par conséquent, I’homme n’est pas une espéce distincte des autres, mais s’inscrit
dans la continuité de la chaine des étres. Ainsi, la conception métaphysique de I’homme se trouve

interrompue.

Selon Heidegger, I’étre humain ne peut étre compris ni dans le cadre des questions classiques de la
métaphysique (dans un contexte épistémologique), ni dans les limites de la biologie ou de la zoologie.
Pour lui, ’homme ne peut étre saisi qu’en tant que « berger de 1’étre », aux frontiéres du langage et dans
son appartenance au monde'®. Max Scheler, quant a lui, cherche a poursuivre la problématique de
I’homme systématisée par Kant. Selon Scheler, ce qui distingue I’homme des autres étres, ¢’est que, tout
en étant un étre bio-psychique, il posséde le Geist (I’esprit). Ainsi, tandis que Darwin ne voit entre

I’homme et I’animal qu’une différence de degré, Scheler y voit une différence de supériorité.

Ernst Cassirer, en répondant a la question de savoir ce qu’est ’homme, ne le définit pas simplement
comme un é&tre rationnel, mais comme un animal symbolicum, c’est-a-dire qui vit dans et par les
symboles. Les symboles dont il est question sont le mythe, le langage, 1’art, la religion, I’histoire et la
science. C’est autour de ces symboles que I’homme construit sa propre existence”. A travers ces
symboles I’homme organise et interpréte la réalité. Contrairement aux autres animaux, les actions
humaines ne constituent pas une réaction immédiate aux stimulations extérieures ; elles sont le résultat

d’une réponse médiatisée par des systémes symboliques®' (linguistiques, artistiques, religieux ou

16 Ici il s’agit de la conscience autoréflexive, celle qui distingue I’homme de 1’animal.

17 Max, Insanin Kosmostaki Yeri, Ceviren: Harun Tepe, (Ankara: Bilge Su, 2015), p. 15.

18 Max, Insanin Kosmostaki Yeri, Ceviren: Harun Tepe, (Ankara: Bilge Su, 2015), p. 20.

19 Yaylagiil Ceran Karatas, Posthiiman: Sehir ve Beden (Siyasal Kitabevi-Unal Sevindik, 2022), p. 26.

20 Takiyettin Mengiisoglu, /nsan Felsefesi, (Ankara: Dogubati, 2015), p. 43.

21 Ernst Cassirer, An Essay On Man, An Introduction To a Philosophy of Human Culture (Doubleday & Comapny, 1944), p.
43.

Interdisciplinary Finance and Development Journal, 2025, 2(1).



L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L'étre, De La Culture Et De L’histoire | 75

scientifiques). Pour Edgar Morin, enfin, indépendamment de I’histoire et des cultures, I’homme est un
étre paradoxal et complexe?? ou s’entrecroise les dimensions biologique, psychique, sociale, historique
et culturelle. Le centre de cette complexité ne réside pas seulement dans le cerveau, en tant qu’organe
biologique, mais s’étend au systéme cerveau-esprit-culture, qui illustre la boucle réflexive de ’humain

sur lui-méme.

Dans la tradition métaphysique classique, dominante en philosophie occidentale, I’étre humain est
souvent envisagé comme un étre abstrait et spéculatif?’, pensé a travers des catégories universelles plutot
qu’a partir de son existence concrete. Une telle approche tend a effacer les différences entre les individus
et a considérer I’homme comme un étre unidimensionnel : celui-ci ne posséderait qu’une seule structure,
dont I’analyse permettrait de déterminer ce qu’il est véritablement. L’homme y est réduit a une structure
métaphysique et anhistorique, dont 1’analyse permettrait, pense-t-on, de déterminer ce qu’il est en soi.
A partir de cette conception métaphysique de I’homme comme essence universelle, la pensée
occidentale a cherché a dégager les caractéristiques immuables de I’humain et, par extension, a

comprendre la société comme manifestation de cet esprit universel.

Cette conception métaphysique de I’homme tente de fonder un terrain commun entre les étres humains
en abolissant leurs différences. L’ Autre ¢’est-a-dire les autres hommes et les autres cultures est alors

réduit au Méme, c’est-a-dire a la norme occidentale du sujet. Il est absorbé, représenté et interprété a

travers ce prisme, ce qui renforce la centralité et la suprématie du modele occidental de I’humain.

Ainsi, cette conception de ’homme reléve d’une pensée de I’identité et de la similitude, propre a la

tradition ontologique, qui subordonne I’ Autre au Méme et refuse la pluralité irréductible de I’humain.

Les sciences de la nature tendent a considérer I’étre humain comme un objet d’observation, selon une
méthode qui vise I’explication causale. Transposée a I’étude des sociétés, cette approche conduit
I’anthropologue classique a se maintenir dans une position d’extériorité par rapport au groupe qu’il
observe. Une telle démarche, en cherchant 1’ objectivité, risque de réduire I’ Autre au Méme, selon le mot
de Levinas : elle appréhende ’homme comme un objet, négligeant la dimension vécue et subjective de
son existence. C’est pourquoi la compréhension authentique de 1’humain suppose une approche qui

reconnaisse sa subjectivité, plutdt qu’elle ne la nie.
II-Pour une anthropologie métaphysique fondée sur la proximité et ’altérité

Venons-en maintenant a Levinas. Celui-ci cherche a dépasser les perspectives classiques de la
philosophie occidentale afin de repenser radicalement le rapport a I’humain. Dans la tradition moderne,
la compréhension de 1’étre repose sur la centralité du sujet : les penseurs occidentaux ont généralement

t24

interrogé le sens de 1’étre a partir du sujet™. De ce fait, la philosophie occidentale demeure enfermée

dans le cadre de I’ontologie, c’est-a-dire d’une pensée qui cherche a comprendre 1’étre des choses et des

22 Edgar Morin, La Méthode 5. L humanité De L humanité, L identité Humaine (Editions du Seuil, 2001), 58.
23 11 est ici question d’une orientation métaphysique.

2411 s’agit ici des philosophes occidentaux a partir de Descartes, Kant jusqu’a Husserl.



76 | BAGAYOGO
hommes. Sous cet angle, I’ontologie a pour théme dominant le sujet lui-méme, congu comme le centre
de tout sens. Levinas, quant a lui, rompt avec cette orientation en affirmant la primauté de la relation a

autrui sur I’étre : I’éthique devient alors la philosophie premicre.

Le subjectivisme moderne trouve son origine chez Descartes : avec le cogito, le sujet devient le point
d’ancrage de toute certitude et le centre de la philosophie de la conscience. A partir du cogito, tout peut
étre examiné ; la pensée part du sujet et y revient, dans un mouvement que Levinas comparera au retour
d’Ulysse. Ce geste fonde un anthropocentrisme, voire une tendance au solipsisme, dans la mesure ou
I’Autre est défini a partir du Méme. Depuis 1’époque moderne, cette orientation subjectiviste a
profondément marqué la philosophie occidentale : la suprématie du moi ou du sujet s’est imposée, et les
autres €tres humains ont souvent été appréhendés comme des objets de connaissance plutot que comme

des présences irréductibles. C’est précisément contre cette primauté du Méme que Levinas fera surgir

la pensée de I’ Autre.

Dans ce cadre, ’homme devient le maitre des étants et se congoit lui-méme comme une entité autonome,
close sur sa propre substance. Dans cette philosophie subjectiviste, il n’existe pas de place véritable pour
autrui. L’approche dominante de la pensée occidentale définit le sujet comme une conscience qui revient
continuellement a soi, qui demeure en elle-méme et pour elle-méme, qui agit dans et par son activité, et

qui existe dans 1’autonomie de sa spontanéité.

A D’inverse, Levinas redéfinit la subjectivité a partir de la responsabilité antérieure et supérieure a la
conscience. La subjectivité s’y comprend comme le fait d’« étre pour autrui », dans une passivité radicale
ou le moi se découvre assigné a répondre de ’autre?. Ainsi, la philosophie de Levinas part encore du
sujet, mais pour en transformer le sens : le sujet devient ipséité éthique, exposée a autrui, responsable

jusqu’a la substitution, 1a ou il se découvre dépossédé de lui-méme.

Dans cette perspective, le sujet se situe en de¢a® du présent, qui constitue le temps propre de la
conscience intentionnelle. Cet événement, différent du retour réflexif de la conscience a elle-méme, est
désigné par Levinas sous le nom de récurrence?’. Celle-ci se distingue du «retour de la conscience a soi
» : au lieu de s’enraciner dans la liberté et I’autonomie, elle renvoie & un moment avant-originaire®, a

une passivité plus ancienne que toute activité.

25 Ozkan Gozel, Varhiktan Baska: Levinas n Metafizigine Giris, (Ketebe, 2018), p. 394.

26 Ce en dega n’est pas temporel au sens chronologique : il désigne un niveau pre-intentionnel, pre-originaire, an-archique (sans
commencement), il s’agit d’un en dega phénoménologique et non chronologique.

27 La récurrence est aussi une passivité plus passive que toute passivité : elle désigne le moi obsédé par autrui, avant méme
d’étre libre

28 Cet avant originaire n’est pas un commencement psychologique, une structure éthique, la responsabilité infinie du moi pour
autrui.

Interdisciplinary Finance and Development Journal, 2025, 2(1).



L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L’étre, De La Culture Et De L’histoire |77

La philosophie de Levinas part du sujet?® pour aller vers autrui, faisant de la relation éthique le
fondement de toute philosophie. Il accorde ainsi la primauté non pas a I’autonomie, mais a

I’hétéronomie, ot le moi se découvre responsable d’autrui avant toute volonté.

La subjectivité 1évinassienne n’est pas isolée : elle est relationnelle et incarnée®. Etre homme, ¢’est étre
expos¢ a autrui, répondre de lui avant toute décision, et porter en soi la trace d’une responsabilité infinie

et irréversible?'.

Selon Levinas, dans la relation avec autrui, le sujet préserve sa séparation® : il ne s’agit ni d’union ni
de fusion, mais d’une « relation sans relation », ou le Méme demeure distinct de 1’ Autre tout en étant

appelé par lui. Cette séparation n’est pas fermeture, mais condition de la responsabilité.

Le « social » dont parle Levinas ne reléve pas du domaine sociologique ou biologique : la véritable
socialité surgit du face-a-face, ou le moi se découvre responsable d’autrui avant toute réciprocité. En
s’¢loignant de la tradition idéaliste, Levinas décrit une subjectivité incarnée, vulnérable, définie par son
exposition a autrui. Ainsi, pour Levinas, I’homme n’est pas d’abord un étre rationnel ou autonome, mais
un étre responsable. Dans la relation éthique, il échappe a la logique de la totalité et se situe autrement

qu’étre, dans une transcendance éthique qui fonde I’humanité méme.

Selon Levinas, I’étre humain ne peut étre défini a partir de la conscience ni de la connaissance : le savoir
ne fonde pas I’humanité. Il situe la subjectivité sur un plan éthique, au-dela de la conscience
intentionnelle, dans une relation originaire de responsabilité envers autrui. L’homme ne se définit pas
par I’identité ni par le savoir, mais par la relation éthique, asymétrique, qui le lie a autrui et le rend
responsable avant toute liberté. Le sens de 1’existence dépasse tout effort de connaissance de soi : il se
découvre dans la rencontre avec autrui, dans le face-a-face ou le moi est exposé a une responsabilité
infinie*. L’étre humain ne peut étre représenté ni compris comme un objet : il se manifeste a travers la

subjectivité éthique et la socialité premicre qu’implique la relation avec autrui.

Le « social » dont parle Levinas n’a rien de sociologique ni de totalisant : il désigne la socialité
originaire, antérieure a toute structure collective, ou se fonde la possibilit¢ méme du vivre-ensemble.
C’est dans cette relation interpersonnelle, et non dans la société comme totalité, que I’humanité prend

S€ns.

29 A préciser que Levinas ne part pas du sujet au sens d’un ego autonome, mais d’un sujet déja atteint par autrui, ¢’est une
inversion de la phénoménologie classique.

30 La subjectivité vient de la chair, la vulnérabilité et de la responsabilité incarnée.

31 Selon Levinas, la sensibilité est une expérience affranchie de toute domination du systéme logique et de la conscience. En
ce sens, elle constitue, sur un plan a la fois ontologique et éthique, une modalité de I’existence qui fagonne I’étre de I’individu
et qui peut dépasser les significations et les catégories établies. La sensibilité se manifeste comme une relation d’étre directe,
indépendante de toute abstraction et de toute pensée systématique. Dans cette perspective, elle n’est pas simplement un reflet
de la conscience ni une simple perception des objets, mais une expérience qui englobe également les fondements éthiques de
I’existence. Ali Sait Sadikoglu, Etre Et Autre: La Métaphysique Originaire Avec Levinas (Editions Baudelaire, 2020), p. 156.

32 La séparation, n’est pas ici un isolement, ni une indifférence, elle est la condition de possibilité de la rencontre éthique, elle
est appel a la responsabilité.

33 Emmanuel Levinas, Humanisme De L autre Homme (Fata Morgana, 1972), p. 11.



78 | BAGAYOGO
Chez Levinas, le terme « social » ne renvoie pas a la société congue comme totalité, mais a une socialité
originaire : la relation éthique du moi a autrui, antérieure a toute organisation culturelle ou

institutionnelle**. Cette relation n’est pas collective, mais interpersonnelle et asymétrique™.

Levinas ne privilégie ni le cogifo ni la conscience réflexive dans sa définition de ’humain. Il ne réduit
pas la subjectivité a une auto-conscience : le sujet se situe en-de¢a de la conscience et échappe a toute
conceptualisation®. Il se manifeste dans une passivité éthique originaire, avant toute intentionnalité ou

libre arbitre?’.

Le sujet, chez Levinas, est autrement qu’étre : une subjectivité irréductible a 1’ordre ontologique, non
thématisable, séparée de la totalité. Cette s€paration n’est pas isolement, mais la condition de la relation

éthique. Distinct mais exposé a autrui, le sujet vit une proximité sans médiation, ou se révele la

responsabilité infinie qui fonde I’humanité méme.

Pour Levinas, I’homme est un étre essentiellement relationnel : il se définit par la relation éthique a

autrui, une relation incarnée et immédiate, non médiée par la représentation.

Dans cette perspective, le langage joue un role central. Il ne représente pas le monde extérieur : il
exprime et maintient la séparation entre le moi et autrui. Le langage est le lieu du pluralisme humain*®

et le point de départ de I’éthique™®, car il advient toujours entre des étres distincts.

Levinas comprend le langage comme le Dire : un mouvement d’ouverture et de donation, ou le sujet
s’expose & autrui dans une passivité éthique®. Ce Dire ne vise pas la connaissance, mais I’adresse, la

responsabilité, qui rend possible toute relation humaine*!.

Ainsi, le langage n’est pas subordonné a la raison ni a la conscience : il ne vise pas la maitrise du monde,
mais la rencontre de 1’autre. Il ne se réduit pas a un systéme de signes : il précede la sémantique et la
syntaxe, instituant entre les interlocuteurs une relation éthique, directe et vivante. En ce sens, le langage
lévinassien s’apparente a la parole, comprise comme ouverture a autrui plutdt que comme représentation

du réel.

L’homme que décrit Levinas est un étre séparé, indépendant dans son étre, non pas un &tre mi par ses

seuls besoins. Celui qui agit selon ses besoins demeure enfermé dans la recherche de sa propre

34 Cette expression est utilisée dans un sens éthique et non anthropologique. il ne s’agit pas d’un “état avant la société”, mais
d’un niveau sens plus originaire que toute structure culturelle.

35 Emmanuel Levinas, Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L essence (Kluwer Academic, 1974), p. 21.
36 Emmanuel Levinas, Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L essence, p. 36.

37 Emmanuel Levinas, Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L essence, p. 90.

38 Le langage manifeste 1’altérité et la multiplicité des sujets

39 On peut autrement dire que le langage est I’expression de ’éthique.

40 Emmanuel Levinas, Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L essence, p. 82-83.

4 Emmanuel Levinas, Totalité Et Infini, Essai Sur L extériorité (Kluwer Academic, 1961), p. 238.

Interdisciplinary Finance and Development Journal, 2025, 2(1).



L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L'étre, De La Culture Et De L’histoire | 79

conservation*?, dans la préoccupation du Méme pour lui-méme. En ce sens, la vie du besoin est marquée

par le repli et ’angoisse d’exister.

En réfléchissant a ce qu’est I’homme, Levinas dépasse la notion d’identité : 1’identité close sur elle-
méme obscurcit la relation a autrui. Préserver son identité, c’est demeurer dans 1’inquiétude de 1’étre,
d’ou nait I’égoisme®’.

L’homme, tel que le congoit Levinas, est mll par un désir métaphysique, un désir qui n’est pas manque
mais ouverture a 1’infini, car il ne se satisfait jamais. Ce désir suppose la séparation : il maintient la

distance entre le Moi et Autrui tout en orientant le sujet vers ce qui le dépasse*.

Dans ce cadre, ’homme lévinassien n’est ni dépendant d’autrui ni son adversaire® : il vit une relation
éthico-métaphysique?, fondée sur la responsabilité et sur le désir de I’infini, qui transcende toute

réciprocité?’.

L’homme décrit par Levinas est un étre séparé*® et indépendant dans son étre, mais non autosuffisant. 11
vit d’abord dans la jouissance, un rapport heureux* et immédiat au monde, mais ce bonheur premier ne

se ferme pas sur lui-méme : il ouvre la possibilité de la relation éthique a autrui.

Contrairement 4 Heidegger, pour qui le Dasein vit dans I’inquiétude Sorge™ et se définit par le souci de
son étre, Levinas décrit un sujet qui se tourne vers autrui dans la responsabilité. La relation humaine,

chez lui, repose sur 1’éthique plutdt que sur 1I’ontologie.

La philosophie occidentale, centrée sur 1’étre et sur le sujet comme fondement, congoit souvent I’homme
comme un mode de 1’étre. Chez Heidegger, 1’étre se dévoile a travers le Dasein : ’homme est le lieu ou
I’étre advient. Levinas, au contraire, dépasse I’horizon de 1’étre pour penser la subjectivité autrement
qu’étre. L’homme se situe au-dela de I’étre et du non-étre, comme une « fissure »*!' ou un « excés » dans

I’étre’? la trace d’une transcendance vers 1’ Infini.

Ainsi, chez Levinas, ’homme ne saurait étre compris comme une partie de I’étre, mais comme un étre

qui le transcende. Par cette affirmation, le philosophe renverse la hiérarchie traditionnelle de la

42 Emmanuel Levinas, Humanisme De L autre Homme, p. 48.
43 Emmanuel Levinas, Humanisme De L’autre Homme, p. 48.

44 Le dépasser n’est pas une volonté consciente, mais une structure du désir, un mouvement au-dela du besoin, non une décision
du sujet.

4 Emmanuel Levinas, Humanisme De L’autre Homme, p. 49.
46 Le métaphysique signifie au-dela de 1’étre et non pas spéculatif, mais éthique.
47 Car la relation est asymétrique.

48 La séparation dans Totalité et Infini signifie que le Moi a une existence indépendante, mais cette indépendance
n’est jamais autosuffisance morale ou existentielle.

4 A signaler que le bonheur du Moi est possible sans autrui, mais le sens de I’humain se révéle seulement dans la responsabilité
pour autrui.

0 La Sorge, souci de I’étre, est chez Heidegger structure de la temporalité, tandis que chez Levinas, la
responsabilité précéde 1’ontologie.

31 Précisons que la fissure est ’ouverture de I’étre a I’ Infini.

52 Ozkan Gézel, Varliktan Baska: Levinas i Metafizigine Girig, p. 21.



80 | BAGAYOGO

métaphysique occidentale : I’homme n’est plus pensé a partir de 1’ontologie, mais au-dela d’elle. L’étre
humain se définit par sa capacité a se déprendre de soi, a se libérer de I’égoisme et a vivre pour autrui.
La dignité humaine ne réside donc pas dans I’appartenance a I’ordre de 1’étre, mais dans la responsabilité

t>3. Ce Transcendant> ne désigne pas un

éthique qui introduit le sujet dans la dimension du Transcendan
monde séparé ou une entité métaphysique, mais le mouvement méme par lequel le sujet s’arrache a

I’immanence de 1’étre pour répondre a autrui.

Dans cette perspective, Levinas recourt aux notions de subjectivité et de proximité pour redéfinir
I’homme. La subjectivité n’est pas autonomie ou conscience de soi, mais exposition a I’autre. L’ homme
n’est pas un étre phénoménal que 1’on pourrait décrire ou enfermer dans une catégorie ; il échappe a
toute objectivation et a toute réduction conceptuelle. Il transcende ainsi les déterminations empiriques,
apparence physique, statut social, nationalité ou sexe, car il se définit d’abord par une relation éthique,
par une ouverture a autrui qui précéde toute identification. L’humain, dans son essence, ne se comprend

que dans et par cette responsabilité envers autrui.

Le Bien, chez Levinas, ne se confond pas avec une valeur morale ou un jugement éthique particulier ; il
posséde une portée antérieure a toute distinction entre le bien et le mal. Le Bien® désigne la
transcendance méme de la responsabilité : il précéde la conscience morale et fonde la possibilité du
discernement éthique. Dans cette perspective, la bonté n’est pas un attribut psychologique ou une vertu
morale, mais la structure originaire du rapport a autrui®® le principe fondateur de la subjectivité

responsable.

L’homme, dés lors, n’est ni une idée abstraite ni un &tre isolé : il est, par essence, proximité et
vulnérabilité. Sa subjectivité est charnelle, sensible, concréte, une subjectivité®’’ exposée, affectée,
traversée par la présence d’autrui. Comme le souligne Levinas, I’homme est un étre « plus passif que
toute passivité » : il ne se fonde pas dans la maitrise ou la liberté, mais dans la réceptivité radicale a
I’égard d’autrui. C’est dans cette passivité absolue, cette responsabilité sans condition, que se révele

I’humanité véritable.

Etre homme, ¢’est sortir de la conscience, de la lumiére™ et de ’identité ; c’est ne pas revenir vers soi,

mais au contraire, sortir de soi, une sortie irréversible. Métaphoriquement, étre homme, c’est expirer

33 Emmanuel Levinas, Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L essence, p. 36.

5411 ne s’agit pas ici d’un transcendant métaphysique au sens classique (Dieu comme étre supréme), mais d’un au-dela de I’étre,
c’est a dire du rapport éthique a autrui.

55 Jci le bien ne désigne pas une entité métaphysique, mais la transcendance de la responsabilité : il précéde le jugement moral
et fonde la possibilité méme du bien et du mal.

36 Emmanuel Levinas, Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L essence, 194.

37 La subjectivité n’est pas autonomie, mais exposition : étre affecté, vulnérable, responsable avant toute liberté. Cette passivité
radicale constitue, pour Levinas, 1’essence méme de I’humain.

38 11 s’agit ici de la lumiére de I’étre, de la clarté ontologique grecque. Etre homme, selon Levinas, ¢’est s’arracher a la cloture
de la conscience et a la suffisance de I’identité. C’est se défaire de soi dans une extériorité irréversible, ou le sujet ne revient
plus a soi mais demeure exposé a autrui.

Interdisciplinary Finance and Development Journal, 2025, 2(1).



L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L'étre, De La Culture Et De L’histoire |81

sans jamais reprendre son souffle. Etre homme, ¢’est se séparer de soi-méme, rompre avec la suprématie

de la conscience.

Chez Levinas, étre homme ne consiste pas a exercer sa liberté, mais a étre déja engagé dans une relation
de responsabilité. La sensibilité en tant qu’ouverture a la vulnérabilité d’autrui, constitue la possibilité
méme de 1’éthique. Elle interrompt la violence®® de la totalité®® en introduisant dans 1’étre une faille, un

appel a la responsabilité.

En opposition a Heidegger, Levinas ne congoit pas I’homme comme le « berger de I’étre», ni comme
un étre simplement jeté dans le monde. L’humain, pour lui, se situe au-dela de toute apparence
ontologique : il est un étre trans-phénoménal, dont la signification éthique précéde les déterminations
naturelles, culturelles ou historiques®'. Cette antériorité n’est pas chronologique, mais structurelle : elle

indique que 1’éthique fonde la possibilit¢é méme de la culture, de la nature et de I’histoire.
Dans ce cadre, Ozkan Gézel exprime ce qui suit :

« Connaitre [’homme dans son état de dépouillement ontologique, c¢’est-a-dire sans revétir les habits
culturels, anthropologiques, historiques, voire biologiques, c’est reconnaitre son « essence » au sens
éthique, c’est-a-dire dans une perspective qui précéde et dépasse [’ontologie. Par la reconnaissance (et
le témoignage) éthique, antérieure au savoir, a la conscience, a la pensée et au logos, nous pouvons
avoir connaissance de [’« origine » de [’homme, trans-culturelle, trans-anthropologique, trans-
historique, voire trans-biologique, en somme, et en derniére instance, méta-ontologique, et concevoir

ainsi son absence de lieu dans le monde®. »

L’essence de ’homme, chez Levinas, ne réside pas dans une nature ou une essence définissable ; elle se
situe au-dela de I’étre, c’est a dire dans l’é¢thique méme. L’humain ne se comprend que par ce
dépassement de 1’essence vers la responsabilité pour autrui. Ainsi, selon Levinas, I’homme est un étre
nu, dépouillé de tout ornement et de tout masque. Parce qu’il est nu, le visage manifeste la dimension
éthique de I’humain : il s’impose comme un appel, une injonction, une interpellation silencieuse. Le
visage d’autrui n’est pas un objet de connaissance, mais le lieu méme ou se révéle la transcendance de

I’ Autre.

Etre homme, ¢’est ne pouvoir échapper a la responsabilité®®. Selon Levinas, I’homme ne se définit pas
par la conscience, la représentation ou la liberté; il se définit, mais par une passivité originaire : celle du

temps et de I’existence, ou la responsabilité précéde le réflexion et la décision. Cette perspective exprime

5 ci la résistance n’a pas un sens moral ou politique, mais une résistance ontologique, c’est & dire une maniére d’interrompre
le pouvoir totalisant du Méme.

6 Toute forme de totalité. Cf. Emmanuel Levinas, Totalité Et Infini, Essai Sur L extériorité, p. 53.

6! La nature, la culture et I’histoire sont des sphéres oppressives, assimilatrices, dépersonnalisantes et totalisantes
; ¢’est pourquoi ’homme, chez Levinas, s’¢léve au-dessus de ces déterminations.

62 Ozkan Gézel, Varliktan Baska: Levinas i Metafizigine Girig, p. 227.

63 Emmanuel Levinas, Liberté Et Commandement, Une Philosophie De L individualisme Ethique (Fata Morgana, 1994), p. 80.



82 | BAGAYOGO
une compréhension de I’homme non pas comme sujet, mais comme une part passive du temps® et de

I’existence®.

Contrairement a la philosophie classique, il n’existe pas chez Levinas de tension entre responsabilité et
liberté : ici, il s’agit d’une liberté au sein méme de la responsabilité. La liberté véritable s’accomplit
dans la responsabilité. L’homme est libre non pas malgré autrui, mais a travers la réponse qu’il lui
adresse. L’homme est un étre élu, c’est-a-dire désigné sans 1’avoir voulu, assigné a répondre d’autrui.
Cette ¢lection éthique le rend unique : face a I’autre, nul ne peut se substituer a lui. L’inquiétude qui en

découle n’est pas souci de soi, mais souci pour autrui, une vigilance éthique incessante.

Levinas cherche a penser ’homme au-dela de la corrélation entre la conscience et 1’étre, en déplagant le
centre du questionnement philosophique du logos vers la responsabilité. Rompant avec les présupposés
de la tradition occidentale, il congoit I’homme autrement : autrement que par I’€tre, la nature, la culture
ou I’histoire. L’homme ainsi compris est ouverture a autrui ; cette ouverture n’est pas un retour vers soi,

mais un mouvement irréversible d’expropriation et d’altérite.

L’homme lévinassien est un étre exilé hors de soi et, en un sens, au-dela de 1’étre. Avant toute conscience
réflexive, il est déja exposé, affecté, désapproprié. Ce soi an-archique, sans origine assignable dans la
conscience, constitue la trace originaire de la subjectivité. Le retour libre de la conscience vers elle-

méme trouve son sens dans ce retrait primordial ou le sujet est déja engagé dans la responsabilité®,

Dans la relation éthique, I’homme se découvre frappé par I’appel d’autrui, atteint par un traumatisme
qui I’arrache a la souveraineté de la conscience. Il se vide de lui-méme jusqu’a I’extréme limite de la
dépossession et de I’'impuissance. Cette passivité absolue, « plus passive que toute passivité », marque

le passage du stade égologique au stade éthique.

Ainsi, Levinas ne définit pas I’homme a partir de la conscience, du savoir ou du /ogos, mais a partir de
la responsabilité et de la sensibilité. L’humanité de I’homme réside dans la proximité®’ et la fraternité,
dans I’accueil de ’autre avant toute appartenance a la nature, a la culture ou a I’histoire. L’éthique ne

dérive pas de ces domaines : elle en est la condition de possibilité.

En définitive, I’homme se définit par sa relation a I’ Au-dela, au-dela de I’étre comme systéme et totalité.
Cet au-dela n’est pas un lieu métaphysique, mais la dimension éthique ot I’humain s’accomplit comme

ouverture et responsabilité infinie a 1’égard d’autrui.

64 1] s’agit de la passivité du sujet dans le temps ou de temporalité non synchronisée ( chez Levinas, le sujet n’est pas maitre du
temps, il est affecté par ’appel d’autrui).

% Emmanuel Levinas, Autrement Qu 'étre Ou Au-Dela De L essence, p. 90.
66 Ozkan Gézel, Varliktan Baska: Levinas in Metafizigine Giris, 389.

7 Ce terme n’est pas employé dans un sens ontologique ; par conséquent, la proximité exprime 1’absence de tout lien

ontologique entre le moi et I’ Autre. En d’autres termes, la proximité s’accomplit dans la sensibilité.

Interdisciplinary Finance and Development Journal, 2025, 2(1).



L’essence Ethique De L'humain Chez Levinas : Au-déla De L'étre, De La Culture Et De L’histoire |83

CONCLUSION

L’analyse de la pensée d’Emmanuel Levinas révele une transformation profonde de la compréhension
de ’humain. En déplacant le centre de gravité de la philosophie, de I’ontologie vers 1’éthique, Levinas
ouvre une voie nouvelle pour penser I’homme autrement que comme un étre de raison ou de pouvoir.
L’humain n’est plus défini par son appartenance a la nature, a la culture ou a I’histoire, mais par une
responsabilité inconditionnelle a I’égard d’autrui. Cette responsabilité, antérieure a toute connaissance

et a toute liberté, constitue la véritable essence de la subjectivité.

Ainsi, I’homme Iévinassien est un étre autrement qu’étre, un étre trans-phénoménal dont la dignité
réside dans la vulnérabilité et la passivité face a I’appel du visage de I’ Autre. En refusant les systémes
clos, les totalités culturelles ou historiques, Levinas fonde une anthropologie métaphysique dans

laquelle I’humain s’affirme comme ouverture, accueil et proximité.

En définitive, comprendre ’homme a partir de Levinas, c’est le penser au-dela de toute ontologie et de
toute identité, comme une existence éthique, relationnelle et infiniment responsable. L’essence de

I’humain, dés lors, ne se trouve pas dans ce qu’il est, mais dans ce qu’il doit a I’autre.

BIBLIOGRAPHIE

Ali Sait Sadikoglu. Etre Et Autre: La Métaphysique Originaire Avec Levinas. Editions Baudelaire, 2020.
Aristote. La Politique. Librairie Philosophique, J. Vrin, 1989.

Aristote. Ruh Uzerine. Pinhan Yayinlar1, 2018.

Edgar Morin. La Méthode 5. L humanité De L humanité, L identité Humaine. Editions du Seuil, 2001.
Edgar Morin. Le Paradigme Perdu : La Nature Humaine. Editions du Seuil, 1973.

Emmanuel Levinas. Autrement Qu’étre Ou Au-Dela De L’essence. Kluwer Academic, 1974.
Emmanuel Levinas. Humanisme De L autre Homme. Fata Morgana, 1972.

Emmanuel Levinas. Liberté Et Commandement, Une Philosophie De L’individualisme Ethique. Fata
Morgana, 1994.

Emmanuel Levinas. Totalite Et fnﬁni, Essai Sur L’extériorité. Kluwer Academic, 1961.

Ernst Cassirer. An Essay On Man, An Introduction To a Philosophy of Human Culture. Doubleday &
Comapny, 1944.

Karatas, Yaylagiil Ceran. Posthiiman: Sehir ve Beden. Siyasal Kitabevi-Unal Sevindik, 2022.

Max, Scheler. Insanin Kosmostaki Yeri. 2015.

Ozkan Gézel. Varliktan Baska: Levinas in Metafizigine Giris. Ketebe, 2018.

Takiyettin Mengiisoglu. /nsan Felsefesi. DOGUBATI YAYINLARI, 2015.



